
 

  

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
26	

 

 

BASURA SHAKESPEARIANA EN FIN DE PARTIDA 
 
 

Chiara Ornella D’Ottavio*  
Universidad Nacional de Rosario 

chdottavio@gmail.com 
 
 
 
Este trabajo se propone examinar algunos de los elementos shakespearianos que 
Samuel Beckett disemina en Fin de partida (1957). Estos pueden leerse como 
basura cultural (Adorno, 2003), de acuerdo con un procedimiento que se inscribe 
en una lógica intertextual propia del autor irlandés que desarma, rejerarquiza y 
desperdiga fragmentos de tradiciones filosóficas y literarias a lo largo de toda su 
producción. Consideramos, para comenzar, que existe un paralelo entre este 
procedimiento y la relación de los personajes beckettianos con los objetos que los 
rodean, los que también son percibidos de manera fragmentaria y resignificados 
por medio de su reutilización. Finalmente, nos centramos en los personajes de 
Hamm y Clov como particulares receptores de ciertos restos shakespearianos. 
 
PALABRAS CLAVE: Beckett - Shakespeare - basura cultural - Fin de partida 
 
 
Este trabalho propõe examinar alguns dos elementos shakespearianos que 
Samuel Beckett dissemina em Fin de partida (1957). Estes elementos podem ser 
lidos como lixo cultural (Adorno, 2003), segundo um procedimento inscrito na 
lógica intertextual própria do autor irlandês, que desarma, rehierarquiza e 
dispersa fragmentos de tradições filosóficas e literárias ao longo de toda a sua 
produção. Consideramos, para começar, que há um paralelo entre esse 
procedimiento e a relação dos personagens beckettianos com os objetos que os 

 
* Chiara D’Ottavio es estudiante avanzada del Profesorado y de la Licenciatura en Letras 
de la Facultad de Humanidades y Artes (Universidad Nacional de Rosario). Desde el año 
2023 se desempeña como ayudante alumna en la Parte Especial de Literatura Inglesa en 
la cátedra de Literatura Europea II. Desde el 2024 es estudiante del Traductorado Literario 
y Técnico-Científico en Inglés en el IES N.º 28 “Olga Cossettini”. Es auxiliar de 
investigación en el proyecto “Los griegos y nosotros: diálogo entre el mito griego, la 
tradición clásica y las nuevas corrientes interpretativas”, dirigido por la Dra. Marcela 
Ristorto y radicado en el Centro de Estudios Helénicos y de Tradición Clásica, Facultad de 
Humanidades y Artes (UNR). Ha participado como expositora y organizadora de eventos 
académicos. 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
27	

 

 

rodeiam, que também são percebidos de maneira fragmentária e ressignificados 
através de sua reutilização. Finalmente, centramos a atenção nos personagens de 
Hamm e Clov como especiais receptores de certos restos shakespearianos. 
 
PALAVRAS CHAVE: Beckett - Shakespeare - basura cultural - Fin de partida 
 
 
This paper will examine some of the Shakespearean elements that Samuel Beckett 
spreads throughout Endgame (1957). These could be interpreted as cultural 
garbage (Adorno, 2003), according to a technique that belongs to the Irish 
author’s own inner logic, that dismantles, re-orders and scatters fragments of 
philosophical and literary traditions throughout his entire body of work. We will 
consider, to begin with, that there is a parallel drawn between this technique and 
the relationship that Beckett’s characters establish with their surrounding 
objects. These objects are also perceived in a fragmentary way and are resignified 
through their reutilization. Then, we will focus on the characters of Hamm and 
Clov as specific recipients of these Shakespearean echoes. 
 
KEY WORDS: Beckett - Shakespeare - cultural garbage - Endgame 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
28	

 

 

1. ¿QUÉ ACTITUD ADOPTAR CON LOS OBJETOS?  
En su artículo “Los objetos como vestigio de la ruina: las cosas en el teatro de 
Samuel Beckett”, Lucas Margarit (2019) señala que  

la presencia de las cosas y la relación que los personajes establecen con ella 
devienen en una zona de significación que nos permitiría reconocer, por un 
lado, una teoría del conocimiento fallido y, por otro, una representación del 
paso del tiempo como degradación. (p. 1)  

Es decir, la relación entre los personajes y los objetos en el escenario 
siempre va a estar dada por una imposibilidad de conocer en su totalidad el objeto 
—lo que implica, necesariamente, una particular relación de resignificación— y 
por una percepción del tiempo como factor degradador. Este último se va a hacer 
evidente tanto en el objeto como en el sujeto y, a la vez, en el vínculo —esto es, el 
modo en que establecen relaciones de conocimiento, de adaptación física en un 
espacio, de intimidad— entre ambos. Por las mismas razones, el sujeto tampoco 
puede acceder a su subjetividad más que fragmentariamente y nunca llega a 
conocerse a sí mismo. Desde un principio, el lenguaje implica siempre el fracaso 
a la hora de conocer el mundo, los objetos y los sujetos que lo habitan, puesto que 
es artificial e imperfecto, pero constituye el único medio con el que contamos 
para dar cuenta de la experiencia. 

Ahora bien, la pregunta que surge ante la presencia de los objetos sería la 
misma que se hace el narrador en El innombrable: “Y con los objetos, ¿qué actitud 
adoptar con los objetos?” (Beckett, 1953/2016, p. 6). Como observa Margarit 
(2019), los objetos ya no se perciben en un sentido clausurado y monolítico, sino 
que, al igual que la experiencia del sujeto moderno, se fragmentarizan y se 
desparraman en los diversos modos de establecer relaciones con el sujeto. 
Siguiendo el artículo mencionado anteriormente, podemos afirmar que estas 
relaciones están íntimamente ligadas a las nociones de uso y hábito, idea que el 
autor dublinés desarrolla en su ensayo Proust (1931/2008). En este escrito, 
Beckett entiende el hábito como “el nombre genérico de los incontables acuerdos 
contraídos entre los incontables sujetos que constituyen al individuo y sus 
incontables objetos correlativos” (p. 54). Es decir, el sujeto no permanece 
idéntico a sí mismo, sino que, debido al paso del tiempo, también se degrada y 
atraviesa, así, diversos momentos de subjetividad, en cada uno de los cuales 
establece diferentes pactos o acuerdos con los objetos. El uso, de esta manera, 
está dado por cada uno de aquellos acuerdos a lo largo del tiempo. Para Beckett 
(1931/2008), “la vida es una sucesión de hábitos, pues el individuo es una 
sucesión de individuos; al ser el mundo una proyección de la conciencia individual 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
29	

 

 

(una objetivación de la voluntad individual, diría Schopenhauer), es necesario 
renovar continuamente el pacto” (p. 54). La renovación continua del pacto 
establecido con los objetos implica, inexorablemente, una resignificación de estos 
últimos, dado que tanto los sujetos como los objetos se ven degradados o 
alterados por el paso del tiempo. En “Intento de entender Fin de partida”, Adorno 
(2003) afirma: “La identidad pura se convierte en la de lo destruido, en la de 
sujeto y objeto en el estado de completa alienación” (p. 282). Esto trae aparejado, 
por otro lado, el problema de los límites del objeto: si el objeto pasa por diversos 
estadios de degradación a medida que el tiempo avanza y que sus pactos con los 
respectivos sujetos se renuevan, ¿en qué momento el objeto deja de ser lo que es? 
¿Cuál es la identidad del despojo, del resto, con aquello que fue el objeto en su 
origen? Este conflicto se puede observar claramente en ciertos episodios de la 
novela Mercier y Camier (1946/1971), en los que la bicicleta de los protagonistas, 
progresivamente, va deteriorándose más y más hasta que surge la pregunta por 
la condición de bicicleta de ese despojo. Esto se puede apreciar especialmente en 
el diálogo que mantienen los personajes: 

Recuerdo nuestra bicicleta, dijo Camier. 
Subsiste, dijo Mercier, sólidamente encadenado a una reja, aquello que 
razonablemente puede subsistir, tras más de ocho días de lluvia incesante, de 
una bicicleta a la que han sustraído las dos ruedas, el sillín, el timbre y el 
portaequipaje. Y el reflector, añadió, casi lo olvido. Qué cabeza tengo. 
(Beckett, 1946/1971, p. 123) 

Así pues, si en Beckett las cosas son objetos determinados por el uso y el 
hábito (esto es, la repetición) y, consecuentemente, por un pasado, podríamos 
considerar, siguiendo a Margarit (2019), que el objeto pasado por el tamiz 
degradador del tiempo supone una historia que puede percibirse 
fragmentariamente en el discurso de cada personaje y en la resignificación que 
ello implica; es decir, en la reutilización que cada uno hace del resto o residuo de 
lo que fue en su origen cada cosa. Si bien, en definitiva, el sujeto no puede acceder 
al objeto en sí, sí puede acceder a fragmentos, a los restos y, como señala Margarit 
(2019), es el sujeto quien usa los restos como cosas aún útiles. La resignificación 
de los objetos se relaciona, entonces, con su re-utilización. Un ejemplo de esto 
puede encontrarse en Molloy (1951/1969), la primera novela de la trilogía 
beckettiana. Nos referimos al momento en el que el protagonista encuentra unas 
piedras que va organizando en sus bolsillos para alternar entre ellas a medida 
que las va chupando (pp. 85-91). Margarit (2019) sostiene que tal gesto 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
30	

 

 

recompone el sentido del desgaste como un artificio para reconfigurar su relación 
con el mundo exterior. Las piedras, en su uso, se resignifican, forman parte para 
el lector de un hábito novedoso que intenta recomponerse cada vez en algo 
diferente. (p. 5) 

Así pues, el desgaste primero se haría evidente a través de la palabra que emplea 
el personaje para nominar los objetos, puesto que en vez de pebbles las llama 
stones; por otro lado, esa primera modificación luego se intensifica a través de la 
acción de organizar y chupar por turnos cada una de las piedras. De este modo, 
el sujeto recupera el objeto descartado a partir de una nueva perspectiva que le 
permite otorgar una utilidad particular al resto o residuo, en tanto que lo 
resignifica. 

Tal como plantea Margarit (2019), en la obra de Beckett el estado de 
degradación que resulta del paso del tiempo es representado tanto por los objetos 
como por los sujetos. Sobre Fin de partida, obra que resulta de particular interés 
para abordar las problemáticas concernientes al vínculo sujeto-objeto, apunta lo 
siguiente: “Si estos objetos derruidos continúan siendo utilizados por Hamm y 
Clov, se debe a que no hay nada más en el mundo que pueda suplir la historia, ni 
nuevas cosas que puedan establecer nuevos vínculos con el mundo” (p. 5). 
Comprendemos, a partir de estas consideraciones, que se podría marcar cierto 
paralelismo entre los modos de vinculación sujeto-objeto en las obras 
beckettianas y las particulares operaciones intertextuales que lleva a cabo el 
autor, como veremos más adelante. En lo que respecta a Fin de partida, nos 
interesa detenernos no tanto en el uso que los personajes hacen de los objetos, 
sino en la operación que Beckett efectúa en y sobre los textos.  
 
2. BASURA CULTURAL 
Ahora bien, lo interesante de esta particular ley de conservación de los objetos 
(que no se crean ni se destruyen, sino que se transforman, esto es, se 
descomponen) es que puede pensarse en paralelo a lo que Adorno (2003) en 
“Intento de entender Fin de partida” define como la incorporación de una “basura 
cultural” (p. 270): a partir de este concepto, el autor plantea que la operación 
estética de Beckett consiste en recuperar diferentes elementos culturales para 
desmembrarlos, forzarlos y degradarlos, y subvertir así su sentido. En palabras 
de Adorno: “Lo que de filosofía ofrece Beckett él mismo lo degrada a basura 
cultural, lo mismo que las innumerables alusiones y fragmentos culturales que 
utiliza siguiendo la tradición de la vanguardia anglosajona” (p. 270). De este 
modo, la tradición ingresa a su obra de forma rota y fragmentaria, lo que resulta 
en una desjerarquización y rejerarquización de la tradición misma. En tanto que 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
31	

 

 

la lectura de un texto también es una experiencia afectada por el paso del tiempo 
y la condición desvalida de la memoria, no se puede obtener de ella sino pedazos, 
restos, un detritus textual; Beckett, así pues, toma de cada lectura los elementos 
que tiene cerca, los motivos e ideas que resuenan en él, y los reduce, los reordena 
y los yuxtapone para hacerlos ingresar en su proyecto estético. De este modo, 
para Adorno, esta degradación de los elementos culturales es, paradójicamente, 
la forma en que “la cultura empieza a florecer” (p. 270) en la obra del dublinés. 
Beckett, por lo tanto, desmiembra lecturas e incorpora esos restos, ese detritus, 
como fragmentos reorganizados, pero no sistematizados; recordemos, una vez 
más, la voz del narrador en El innombrable: “Lo que hay que evitar, no sé por 
qué, es el espíritu sistemático” (Beckett, 1953/2016, p. 6). Como apunta Adorno, 
en Beckett no hay un afán de sistematización puesto que no hay un programa, es 
decir, no hay un orden ni un sentido último que pueda extraerse de la obra. Por 
esta razón, todo lo que podemos aprehender de ella son fragmentos, restos, el 
detritus de tradiciones desarmadas y resignificadas en un proceso de 
desjerarquización y rejerarquización. 

En este sentido, entonces, podemos aventurarnos a hipotetizar que Beckett 
hace el mismo uso de la tradición que el uso que sus personajes hacen de los 
objetos que se les presentan. Es decir, Beckett se encuentra con tradiciones, o, 
más bien, fragmentos y restos de tradiciones —puesto que nunca podemos 
acceder por completo a una obra, así como no podemos acceder por completo al 
pasado— y los reutiliza: los desorganiza, los degrada, los renombra, los reordena 
y los dispersa en su obra. La desjerarquización, particularmente, puede 
entenderse en conjunción con lo que Adorno (2003) llama una “técnica de la 
inversión” ( p. 309). Si retomamos el ejemplo de la bicicleta de Mercier y Camier, 
podemos reparar en el hecho de que no solamente queda un resto completamente 
diferente a lo que en un inicio fue la bicicleta, sino que además ese resto se 
invierte: “La he puesto al revés, por cierto. No sé por qué. ¿Y se aguanta igual?, 
dijo Camier. Oh, sí, muy bien, dijo Mercier” (Beckett, 1946/1971, p. 124). 

El tratamiento que Beckett hace de ciertos materiales residuales de la 
tradición se aproxima, por lo tanto, al modo en que los objetos son percibidos y 
modificados por los personajes en sus obras.  
 
3. BASURA SHAKESPEARIANA  
La figura de Shakespeare se hace continuamente presente en la obra beckettiana 
por medio de citas y alusiones, de reescrituras y de reformulaciones, es decir, por 
medio de este procedimiento de recuperar los residuos y reacomodarlos. A partir 
de esta consideración de la basura cultural en Beckett, nos interesa detenernos 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
32	

 

 

en el detritus shakespeariano que aparece en Fin de partida —publicado por 
primera vez en francés en 1957 y traducido al inglés por Beckett en 1958—, 
particularmente en los personajes de Hamm y Clov.  

El personaje de Hamm es el caso paradigmático en el que podemos apreciar 
la operación de desmembrar, extraer y reorganizar que Beckett lleva a cabo con 
la tradición. Por un lado, Hamm remite a la decadencia de Lear y a su terquedad 
que está dada por el insistente deseo de permanecer en el centro. Tal como 
observa Patrick Murray (1969) en su artículo Samuel Beckett and tradition, las 
afirmaciones del ciego Hamm desde su sillón son reminiscentes a las de Lear 
después de su abdicación, particularmente cuando se radica con sus hijas: Hamm, 
aunque ya no tiene ningún tipo de poder, por hallarse imposibilitado físicamente, 
todavía quiere dominar, y continuamente da órdenes a Clov. Adorno (2003) 
observa en esta dinámica de los personajes la dialéctica hegeliana del amo y el 
esclavo, que le parece objeto de burla más que de elaboración formal según la 
usanza de la estética tradicional, puesto que se vincula con el aspecto paródico 
de la obra beckettiana, lo que él entiende como “la utilización de formas en la 
época de su imposibilidad” (p. 292); es decir, con la desjerarquización o 
subversión que Beckett hace de la tradición. Un pasaje en el que se puede apreciar 
esta reminiscencia de la condición de tirano degradado de Lear es el diálogo que 
sigue a la escena de la vuelta al mundo: 

HAMM: Condúceme a mi sitio. (Clov conduce el sillón a su sitio, lo detiene.) 
¿Es aquí mi sitio? 
CLOV: Sí, tu sitio es aquí.  
HAMM: Estoy justo en el centro. 
CLOV: Voy a medir. 
HAMM: ¡Aproximadamente! ¡Aproximadamente! 
CLOV: Aquí. 
HAMM: ¿Estoy más o menos en el centro? 
CLOV: Creo que sí. 
HAMM: ¡Crees! ¡Colócame justo en el centro! 
CLOV: Voy a por una cinta métrica. 
HAMM: ¡A ojo! ¡A ojo! (Clov desplaza el sillón insensiblemente.) ¡Justo en el 
centro! (Beckett, 1957/2006, p. 225) 

En tanto que nos remite a Lear, podemos también pensar en su personaje 
espejo, Gloucester, en quien la ceguera no es ya metafórica como la de Lear, sino 
real, física, como la de Hamm. Además, por causa de esta ceguera el personaje 
beckettiano se deja llevar por las ilusiones que en ocasiones le hace Clov, del 
mismo modo que Gloucester cae ante las descripciones e indicaciones que Edgar 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
33	

 

 

le hace en las colinas de Dover. Este es el caso de la escena en que Clov le entrega 
a Hamm un perrito de felpa: 

HAMM: ¿Se tiene en pie? 
CLOV: No lo sé. 
HAMM: Prueba. (Devuelve el perro a Clov, quien lo posa en el suelo.) ¿Qué? 
CLOV: Espera. (Agachado, intenta que el perro se mantenga en pie, no lo 
consigue, lo deja. El perro cae de lado.) 
HAMM: ¿Y ahora, qué? 
CLOV: Se sostiene (Beckett, 1957/2006, p. 233) 

Lo mismo sucede hacia el final de la obra, cuando Clov decide irse, pero 
acaba por quedarse inmóvil en la puerta, mientras que Hamm cree que ya se ha 
ido, confiando en su silencio, y se coloca el pañuelo en la cara. 

Por otro lado, también comparte con las dos malvadas hijas de Lear, 
Goneril y Regan, y Edmundo, el hijo de Gloucester, el característico desprecio 
hacia los progenitores por haberle dado la existencia. En este sentido, Nagg y Nell 
son tratados explícitamente como basura: por un lado, conviene notar que sus 
cuerpos están metidos en tachos con aserrín y, en ocasiones, también se los 
designa por ese nombre. De esta manera, los roles familiares aparecen invertidos 
y degradados, por lo que el trato de Nagg hacia Hamm es como el de un niño hacia 
su padre y viceversa: 

HAMM: ¡Cerdo! ¿Por qué me engendraste?  
NAGG: No podía saberlo. 
HAMM: ¿Qué? ¿Qué es lo que no podías saber? 
NAGG: Que saldrías tú. (Pausa.) ¿Me darás un dulce? 
HAMM: Después de que me hayas escuchado. 
NAGG: ¿Lo juras? (Beckett, 1956/2006, p. 238) 

Este tratamiento degradado puede pensarse como parte de la técnica de la 
inversión que, según Adorno (2003), teje toda la obra: de esta manera, los viejos 
se comportan como niños, que no pueden valerse por sí mismos, y los hijos como 
figuras de autoridad, que deciden si dar o no el alimento a sus progenitores. Tal 
como señala Adorno, Beckett toma al pie de la letra la frase coloquial según la 
cual hoy en día “se tira a los viejos al tacho de basura”. Margarit (2003), por su 
parte, señala que la imagen de los padres en los tachos apela a una cosificación 
del cuerpo y del sujeto que responde a la naturaleza degradada que los rodea, en 
la que todo se corrompe como los restos que tiramos a la basura. Esta 
presentación de los ancianos como basura también se inserta en la lógica del 
detritus: son restos, pero están ahí, ¿qué deberíamos hacer con ellos? 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
34	

 

 

Además, Hamm comparte ciertas características con el personaje principal 
de La tempestad, Próspero, ya que ambos detentan el poder en sus respectivas 
obras como tiranos degradados y son también quienes reconstruyen el pasado a 
modo de relato (Margarit, 2003). Del mismo modo en que Próspero le cuenta a 
su hija, Miranda, las desgracias del pasado, Hamm construye mentalmente un 
relato y obliga a Nagg, su padre, a escucharlo, invirtiendo una vez más los valores 
del binomio padre-hijo. Además, allí reside precisamente la nueva utilidad que 
Hamm halla en lo que queda de su gastado padre, permitiéndonos responder la 
pregunta que nos hacíamos anteriormente: la función que desempeña ese detritus 
que constituye el cuerpo degradado e inmóvil de Nagg es la de un auditorio. En 
cuanto al relato de Hamm, también puede pensarse como la historia que antecede 
a la obra, puesto que los hechos que expone a su padre y a Clov parecen 
identificarse con la llegada de este último a la casa. Como destaca Margarit 
(2019), tanto el relato de Próspero como el de Hamm, comparten el tópico de un 
pasado de bienestar que se ha perdido y reconstruyen parte de la historia de los 
personajes a la que no accedemos: la pregunta por cómo llegaron allí. 

También el empleo de los nombres nos da la pauta de la reutilización de un 
despojo: así como Molloy (1951/1969) daba un nuevo nombre a los guijarros, 
Beckett mutila el nombre Hamlet y lo adjudica a su personaje, Hamm. De esta 
manera, anclado a su trono de cuatro ruedas y en medio de aquel asfixiante 
cuarto, el personaje beckettiano parece ser una constatación de la célebre frase 
del príncipe danés: “¡Oh, Dios mío! Pudiéranme encerrar en una cáscara de nuez 
y me creería rey del infinito universo” (Shakespeare, 1603/1985, p. 54). Hamm, 
en una puesta en acto de la cita, reina en la cáscara de nuez que constituye la 
reducida y grisácea habitación de Fin de partida. 

El personaje de Clov, por su parte, reúne retazos del bufón sin nombre de 
El rey Lear. Consideremos, en primer lugar, que Clov es una mutilación de clown 
(Adorno, 2003), así como Hamm es una mutilación de Hamlet. Por otro lado, en 
cuanto a su función, la principal identificación con el bufón de Lear se ligaría a 
que está habilitado para decir ciertas cosas que Hamm no puede ver, debido a su 
ceguera y a su inmovilidad (ambas expresiones físicas de lo que en Lear es 
terquedad): Clov, así pues, es el que puede acercarse a las ventanas, el que puede 
verificar que no quedan mantas ni galletas ni calmantes; es el que puede 
asegurarle a Hamm, riendo, que no están a punto de significar nada. Clov es un 
payaso; sin embargo, es más desgraciado que Hamm, como advierte Kott (2007) 
en el capítulo titulado El rey Lear o Fin de partida en su clásico Shakespeare, 
nuestro contemporáneo. La situación de un bufón es ambigua y se caracteriza por 
contradicciones internas que nacen de la discrepancia entre el oficio y la filosofía. 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
35	

 

 

El oficio de bufón, como el de intelectual, consiste en ofrecer entretenimiento a 
los príncipes; su filosofía, decir la verdad, desmitificar las cosas (Kott, 2007). Por 
otro lado, también reúne ciertas características de los servidores de Próspero 
(Margarit, 2003): con ambos comparte la calidad de sirviente. Con el personaje 
de Calibán comparte ciertas características de deformidad corporal y a su vez es 
el hombre de confianza del amo (papel que desempeña Ariel en la obra de 
Shakespeare). La actitud ambivalente de Clov entre seguir respondiendo a su amo 
o abandonarlo será sugerida en el final de la obra, cuando tras su promesa de irse 
se mantiene inmóvil y en suspenso. Es decir, esta actitud nos lleva a preguntarnos 
si Clov puede ser realmente libre, pregunta que también recae sobre los 
servidores de Próspero, tal como lo apunta Margarit (2003). Sin embargo, la 
inmovilidad de Clov —que no está dada por su condición física, como en el resto 
de los personajes— también puede verse desde el comienzo de la obra: 

HAMM: Bien, márchate. (Apoya la cabeza en el respaldo del sillón, permanece 
inmóvil. Clov no se mueve. Suspira profundamente. Hamm se reincorpora.) Creí 
haber dicho que te marcharas. 
CLOV: Lo intento. (Se dirige hacia la puerta, se detiene.) Desde que nací 
(Beckett, 1957/2006, p. 218) 

La inmovilidad, por su parte, es un recurso muy frecuente en las obras de 
Beckett que se vincula de manera muy estrecha con el motivo de la imposibilidad: 
ante la búsqueda de una salida, se presenta la imposibilidad de irse, que, en el 
caso de Clov, no tiene nada que ver con una imposibilidad física. Esta paradoja 
del querer y no poder, del pensamiento que continuamente se afirma y se niega, 
tiene también su expresión en el movimiento de avance y retroceso que Clov 
realiza hacia el final de la obra, cuando toma la decisión de irse, pero 
inmediatamente vuelve. Lo que en la obra de teatro podemos observar de manera 
física y gestual se encuentra como resto de un pensamiento en el clásico cierre de 
El innombrable: “Hay que seguir, no puedo seguir, voy a seguir” (Beckett, 
1953/2016, p. 155). El par antinómico imposibilidad/obligación es de una 
centralidad incuestionable en la poética beckettiana. Respecto de este, los Tres 
diálogos, publicados a partir de la correspondencia con Georges Duthuit, resultan 
pertinentes para comprender la mirada de Beckett sobre esa tensión dentro del 
mismo arte literario: “No hay nada que expresar, nada con qué expresar, ninguna 
base de expresión, ninguna capacidad para expresar, ningún deseo de expresar, 
junto a la obligación de expresar” (Beckett, 1949/2008, p. 104). En el contexto de 
posguerra, esta idea podría inscribirse también dentro de la pregunta por el arte 
luego de la tragedia: ¿Cómo y qué decir cuando no ha quedado nada? ¿Cómo 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
36	

 

 

avanzar cuando es imposible? Es, desde ya, el mismo impedimento que ofrece el 
lenguaje: imperfecto, fragmentario y artificial, pese al propósito de comunicar, 
no puede dar cuenta de la totalidad de la experiencia. 

Todos estos fragmentos shakespearianos que hemos recuperado a lo largo 
del trabajo parecen estar articulados por una frase de El rey Lear que resulta 
particularmente afín a la lógica de la degradación que tiñe toda la obra 
beckettiana: nos referimos al momento en el que Edgar encuentra a su padre 
ciego, antes de acompañarlo hacia los acantilados de Dover, y, en un aparte, se 
pregunta: “¡Oh dioses! ¿Quién puede decir: ‘Estoy en lo peor’? (…) Y todavía 
puedo estar peor; lo peor no dura un instante más del tiempo preciso para decir: 
‘Esto es lo peor’” (Shakespeare, 1605/1991, pp. 588-589). Este pasaje fue anotado 
por Beckett en su cuaderno de notas Sottisier, de acuerdo con Dirk Van Hulle 
(2023), quien también considera que Worstward Ho puede ser leída como un 
ejercicio de estilo sobre este tema; en este mismo sentido puede leerse una de las 
mirlitonnades que mejor sintetiza el pensamiento de Beckett acerca de este 
tópico: “en fase/ le pire/ jusqu’à ce/ qu’il fasse rire” (Beckett, 2002, p. 176). 

En cuanto a Fin de partida, toda la obra consiste en una sucesión de 
degradaciones y de “peores”: lo observamos en los cuerpos de los personajes, que 
van en una escala desde Clov con su deformidad física hasta Nagg y Nell en los 
tachos de basura. También se percibe esta degradación acumulativa en la 
continua falta de elementos: a medida que avanza la obra se acaban las galletas, 
las mantas, los calmantes. Por último, la idea recurrente de la imposibilidad de 
una salida, de un cambio, termina por cerrar este infierno descendente en el que 
la situación todavía podría ser peor, y ese es el único alivio. 

Por todo lo mencionado hasta aquí, entendemos que el alcance de los 
procedimientos residuales que lleva a cabo el autor cobra mayor dimensión si se 
consideran tanto en su conjunto como en el caso particular de cada residuo 
cultural. De acuerdo con Margarit (2003), Beckett da lugar a relaciones 
intertextuales cruzadas en las que los elementos terminan por alejarse todavía 
más de su dimensión primera; tales relaciones complejizan de manera 
significativa a los personajes beckettianos. La idea de elementos de la tradición 
que son alejados de su dimensión primera es a lo que aludimos anteriormente 
como desjerarquización; precisamente, la operación de Beckett consiste en 
quebrar aquel detritus de la tradición, quitarlo de su contexto e insertarlo en un 
conjunto de materiales residuales. Si bien cada elemento es desmembrado y 
alejado de su primer contexto, no debemos dejar de pensar que es luego 
rejerarquizado y acoplado a un conjunto que se encuentra constituido por muchos 
otros elementos y residuos. Allí es donde reside la riqueza de los procedimientos 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
37	

 

 

residuales que emplea el autor en cuestión: no se trata de meras alusiones o 
referencias, sino, muy por el contrario, de una reutilización y resignificación de 
materiales que provienen de sitios muy diversos, pero que son empleados en la 
construcción de una poética propia. 
 
4. CONSIDERACIONES FINALES 
En este trabajo hemos reparado en algunos de los elementos shakespearianos que 
Beckett recupera como fragmentos asistemáticos en Fin de partida y los hemos 
entendido como parte de un procedimiento que se caracteriza por desmembrar y 
desjerarquizar tradiciones filosóficas o literarias para rejerarquizarlas y 
diseminarlas en el texto propio. Esto forma parte de una lógica que también 
puede observarse en el tratamiento que los personajes beckettianos hacen de los 
objetos, que son percibidos fragmentariamente y, por lo tanto, resignificados en 
algo nuevo a partir de su reutilización. Como ya mencionamos, el vínculo entre 
los sujetos y los objetos está dado por las nociones de uso y hábito, que conllevan 
una continua renovación, debido al factor degradador del tiempo y a la 
imposibilidad de conocer completamente al objeto en cuestión, íntimamente 
relacionada con el anterior.  

En el caso de la obra abordada, Fin de partida (1957/2006), nos interesó 
atender a este procedimiento, sobre todo a partir de dos personajes que se 
presentan como receptores de los restos y fragmentos shakespearianos. Tanto en 
el personaje de Hamm como en el de Clov pudimos comprobar una 
desjerarquización de personajes shakespearianos a base de la mutilación de sus 
nombres, su degradación física y moral, y la combinación de diversos caracteres 
que resultan en una rejerarquización y, por lo tanto, reutilización de la basura 
shakespeariana rescatada por Beckett. 

Finalmente, entendemos que este procedimiento enriquece la obra 
beckettiana, que no solo se caracteriza por el desmembramiento y la 
descomposición, sino también por esa particular manipulación de los materiales 
residuales, lo que implica una necesaria resignificación de los restos para 
volverlos parte del propio proyecto estético.  

 

 

 

 

 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 03/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
38	

 

 

Referencias bibliográficas 

Adorno, T. (2003). Intento de 
entender Fin de partida. En Notas 
sobre literatura. Obra completa, 11 
(Trad. A. B. Muñoz). Akal. 

Beckett, S. (1946/1971). Mercier y 
Camier (Trad. F. de Azúa. Obra 
original publicada en 1946). Lumen. 

Beckett, S. (1951/1969). Molloy (Trad. 
Pedro Gimferrer. Obra original 
publicada en 1969). Lumen. 

Beckett, S. (2002). Obra poética 
completa (Trad. J. Talens). Hiperión. 

Beckett, S. (1957/2006). Fin de 
partida. En Teatro reunido (Trad. A. 
M. Moix. Obra original publicada en 
1957). Tusquets Editores. 

Beckett, S. (1931/2008). Proust y Tres 
diálogos. En Proust y otros ensayos 
(Trad. M. Fuentealba. Obra original 
publicada en 1931). Universidad Diego 
Portales Ediciones. 

Beckett, S. (2016). El innombrable 
(Trad. Matías Battistón. Obra original 
publicada en 1953). Ediciones Godot.  

Kott, J. (2007). El rey Lear o Fin de 
partida. En Shakespeare, nuestro 
contemporáneo (Trad. K. O. 
Sonnenberg y S. Trigán. Obra original 
publicada en 1968). Alba. 

Margarit, L. (2003). Samuel Beckett. 
Las huellas en el vacío. Atuel. 

Margarit, L. (2019). Los objetos como 
vestigio de la ruina: las cosas en el 
teatro de Samuel Beckett. En III 
Jornadas de Literatura Inglesa de la 
UBA: Estéticas de lo residual en las 
producciones culturales inglesas. 
http://eventosacademicos.filo.uba.ar
/index.php/JLI/IIIJLI/paper/view/48
62 

Murray, P. (1969). Samuel Beckett 
and tradition. En Studies: An Irish 
Quarterly Review, 58, (230), 166-178. 

Shakespeare, W. (1603/1985). Hamlet 
(Trad. G. Macpherson. Obra original 
publicada en 1603). Losada. 

Shakespeare, W. (1605/1991). El rey 
Lear. En Obras completas. Tomo II 
(Trad. L. Astrana Marín. Obra original 
publicada en 1605). Aguilar. 

van Hulle, D. (2023). Beckett y 
Shakespeare acerca de la nada, o lo que 
sea que acecha detrás del velo (Trad. S. 
Silvestrin). En Beckettiana, 19 (1), 29-
38. 
https://doi.org/10.34096/beckettian
a.n19.1260 

 


