
 

  

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
15	

 

 

EL DUELO COMO REINICIACIÓN DE UNA VIDA: UNA LECTURA DE 

EL AÑO DEL PENSAMIENTO MÁGICO DE JOAN DIDION 
 
 

Agustina Campisi*  
Universidad Nacional de Rosario 

aguscampisi@hotmail.com 
 
 
 
En el presente trabajo se abordará la experiencia del duelo como un 
acontecimiento particular que implica la reiniciación de la vida de quien 
sobrevive a la muerte de un ser querido. Esto es, una vida nueva (o segunda vida) 
que se da, indefectiblemente, en la escritura. En ese sentido, el comienzo del 
duelo supone también la iniciación de un nuevo sujeto, de aquel que nace cuando 
el otro muere, y que emprende un camino de aprendizaje en la escritura. En El 
año del pensamiento mágico de Joan Didion, la muerte del marido de la narradora 
conlleva la indeterminación o pérdida del yo, la reconfiguración de una 
subjetividad que entra en crisis. La necesidad de narrar la pérdida y establecer 
un vínculo afectivo con el ausente muestra el carácter imaginario del proceso 
como experiencia inefable e intransferible. Didion escribe como única posibilidad 
de recomenzar una vida sin el otro. 
 
PALABRAS CLAVE: duelo - (re)iniciación - subjetividad - acontecimiento - escritura 
 
 
No presente trabalho será abordada a experiência do luto como um 
acontecimento particular que implica a reiniciação da vida de quem sobrevive à 
morte de um ente querido. Ou seja, uma vida nova (ou segunda vida) que se dá, 
indefectivelmente, na escrita. Nesse sentido, o começo do luto supõe também a 
iniciação de um novo sujeito, daquele que nasce quando o outro morre, e que 
empreende um caminho de aprendizado na escrita. Em El año del pensamiento 

 
* Agustina Mailén Campisi es Profesora en Letras por la Facultad de Humanidades y Artes, 
Universidad Nacional de Rosario, donde sigue estudiando la Licenciatura. Fue ayudante 
auxiliar de segunda categoría de Lengua Española II durante los años 2023 y 2024. 
Actualmente, es ayudante de la materia Análisis y Crítica II. Participó como organizadora 
en las jornadas “Decir Amor” del Centro de Estudios de Teoría y Crítica Literaria y el IECH. 
Fue pasante de Beatriz Viterbo Editora. Actualmente desarrolla tareas editoriales como 
pasante en la Editorial Municipal de Rosario. 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
16	

 

 

mágico, de Joan Didion, a morte do marido da narradora acarreta a 
indeterminação ou perda do eu, a reconfiguração de uma subjetividade que entra 
em crise. A necessidade de narrar a perda e estabelecer um vínculo afetivo com o 
ausente mostra o caráter imaginário do processo como experiência inefável e 
intrasferível. Didion escreve como única possibilidade de recomeçar uma vida 
sem o outro. 
 
PALAVRAS CHAVE: luto - re(iniciação) - subjetividade - acontecimento - escrita 
 
 
This paper will address the experience of grief as a particular occurrence that 
causes the lives of the survivors to reset. That is, a new life (or second life) that 
happens, without fail, in writing. In that sense, the beginning of grief involves 
the beginning of a new subject, which is born when a beloved dies and starts a 
learning journey in writing. In Joan Didion’s The Year of Magical Thinking, her 
husband’s death leads to the indetermination or loss of the self, so the subjectivity 
falls into crisis. The need to retell the loss and establish a boond with the absent 
beloved shows the imaginary nature of the mourning process as an unfathomable 
and unspeakable experience. Didion writes as the only way to restart a life 
without her partner. 
 
KEY WORDS: grief - mourning - (re)starting - subjectivity - occurrence - writing 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
17	

 

 

“10 de noviembre. Golpeado por la naturaleza abstracta de la ausencia; y sin embargo es 
ardiente, desgarradora. De ahí que entienda mejor la abstracción: es ausencia y dolor, dolor de 

la ausencia —¿quizá es entonces amor?” R. Barthes, Diario de duelo (1978). 

“En mí persiste la sensación de que esta es una situación provisoria, circunstancial. 
Siento que algo está por suceder, que algo tiene que pasar. Y de pronto comprendo: lloro y nada 

pasa. Leo y nada pasa. Escribo y nada pasa. No, eso que espero no va a pasar.” 

 P. Bonnett, Lo que no tiene nombre (2013). 

 
El año del pensamiento mágico, obra autobiográfica, fue escrita por Joan Didion 
entre el 4 de octubre y el 31 de diciembre de 2004, dándola por concluida un año 
y un día después de la muerte de su marido. Publicada en 2005, al poco tiempo 
ya fue considerada por los críticos y la audiencia en general como un clásico 
dentro de la no ficción y, específicamente, de la literatura de duelo. Significó en 
la narrativa de Didion la puerta de acceso a ese tipo de literatura en la que se 
enmarcará también, más tarde, Noches azules (2011), otra obra acerca de la 
presencia de la muerte en su vida, esta vez, la de su hija Quintana. El año del 
pensamiento mágico se encarga de narrar un aspecto —la pérdida, el duelo— al 
interior de una vida en particular —la de Didion— contado en primera persona y 
plagado de la presencia de una subjetividad explosiva que se encuentra en plena 
reconstitución en el mismo acto de escritura.  

“Notas sobre el cambio” era el título que llevaba el archivo de Word en el 
que la célebre escritora estadounidense escribió sus primeras líneas, días después 
de experimentar uno de los mayores traumas de su vida: la muerte de su marido 
John Dunne. En esas notas, la autora escribe por primera vez el mantra que, más 
tarde, abre El año del pensamiento mágico: “La vida cambia deprisa. La vida 
cambia en un instante. Te sientas a cenar y la vida que conocías se acaba. La 
cuestión de la autocompasión” ( p. 10). Un enunciado que se repite una y otra vez, 
con la misma forma, a lo largo de toda la narración. 

Aunque parezca cifrarse allí una idea de finalización, la acompaña, 
indefectiblemente, a su vez, la de iniciación o, mejor dicho, de reiniciación. Por 
un lado, una vida efectivamente acaba —la del muerto— y, por el otro, la vida de 
quien lo sobrevive, de cierta manera, también. Pero a esta última, además, le 
sucede, automáticamente, una reiniciación debido a que con el proceso de duelo 
se reconfigura radicalmente la subjetividad del yo: esto es, alguien muere y 
alguien renace. En ese sentido, se comprende al momento de la muerte del otro 
como un acontecimiento iniciático para el yo. Esta segunda vida (Jullien, 2017) 
que se abre lugar en la vida misma se da, necesariamente, en la escritura. De este 
modo, tal como sostiene Nicolás Garayalde (2024) en su ensayo “Las retóricas del 
duelo”:  



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
18	

 

 

En las escrituras de duelo (...) la muerte capitaliza (...) la vida de quien toma 
la palabra precisamente porque en lugar de sentido hay vacío. Se diría que las 
escrituras de duelo son la narración de una forma de vida que se inicia con el 
muerto, junto al muerto, con la presencia obstinada de su ausencia y suponen 
por tanto una refiguración de la vida por vivir y del sujeto que escribe. (p. 89)  

A lo largo de El año del pensamiento mágico Didion reconstruye, 
obsesivamente, la escena del trauma que, de un momento al otro, adviene y 
modifica su vida de una vez y para siempre. Lo hace porque busca entender algo 
nuevo en cada ocasión, como si la reescritura de los sucesos en orden cronológico 
—algo que hace a lo largo de la obra a la cual ella misma clasifica como una 
crónica— le pudiera esclarecer o revelar algún detalle nuevo sobre la presencia 
aplastante de la ausencia de su marido. De este modo, el tono que construye a lo 
largo de la narración puede captarse en pasajes como el siguiente: 

Hace nueve meses y cinco días, sobre las nueve en punto de la noche del 30 
de diciembre de 2003, mi marido, John Gregory Dunne, pareció experimentar 
(o experimentó), sentado a la mesa donde los dos nos disponíamos a cenar en 
la sala de estar de nuestro apartamento de Nueva York, un infarto masivo y 
repentino que le causó la muerte. (p. 12)  

Esta es la primera descripción que la autora realiza sobre el acontecimiento 
que funcionará de allí en adelante como ancla espacio-temporal. La totalidad de 
la narración se ordenará antes o después de que John muera. Tal como establece 
Garayalde, la muerte en las escrituras de duelo se erige como el nudo cardinal 
que funciona como Mito de origen de la nueva vida del sobreviviente que, luego 
de experimentar la muerte, es un completo extraño para sí (2024, p. 89).  

Además, en estas escenas se puede observar cómo Didion construye un 
tono particular en la escritura que no es casual, busca sonar casi quirúrgico 
cuando relata el momento de la muerte, como si estuviera afectivamente alejada 
de la situación, como si no le importara lo suficiente. A lo largo de la narración, 
en diversos momentos, incluso recurre a distintos discursos médicos o científicos 
en un intento desesperado de buscar comprender la muerte de su marido. Así, 
cita a cardiólogos para entender qué le sucedió a John y torturarse sobre cómo 
podría haber actuado diferente la noche en la que falleció. Recupera planteos de 
Freud o de reconocidos psiquiatras contemporáneos con el objetivo de 
comprender el proceso del duelo. Lo que se observa allí, en esos pasajes donde 
Didion escribe casi de manera aséptica los hechos ocurridos y recupera 
argumentos científicos que aportan racionalidad a lo acontecido, es que no es ella 
en verdad quien está narrando. Frente al abismo desconocido al que se percibe 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
19	

 

 

arrojada de un momento a otro, la periodista necesita recurrir a la lectura, a la 
investigación propia en literatura especializada, en definitiva, a las palabras de 
otros, para racionalizar, de cualquier manera, aquello que la desborda y que 
desdibuja su identidad. Así, es ella misma quien relata su búsqueda en los libros 
de todo tipo: 

Por último estaba la literatura profesional, los estudios realizados por los 
psiquiatras, psicólogos y trabajadores sociales que habían venido después de 
Freud y de Melanie Klein, y muy pronto fue a esa literatura a la que me vi 
acudiendo. De ella aprendí muchas cosas que yo ya sabía, y que llegado cierto 
punto parecían prometerme consuelo, validación y un refrendo externo al 
hecho de que yo no me estaba imaginando lo que parecía estar sucediendo. 
(pp. 40-41)  

Y, más adelante, se encarga de citar artículos de investigación y encuestas que 
parecieran otorgarle una suerte de aval, de cierta manera, a sus sensaciones y 
sentimientos. Lo que sucede aquí es que tales discursos están hablando por ella, 
están reemplazando aquello que en verdad le está sucediendo. Es que, en realidad, 
no hay lenguaje que pueda dar cuenta de una experiencia tan intransferible e 
inefable como lo es la muerte de quien se ama. Esta desborda el lenguaje y lo 
empuja a sus límites; se observa allí la potencia del mismo, es decir, su 
impotencia: aquello que no puede decir. 
 En su ensayo “Por qué escribo” (1976/2021), Joan Didion declara que lo 
hace como forma de exploración personal: escribe porque quiere saber qué está 
observando, qué piensa, qué le sucede y qué significa, esto es, con una mirada 
escrutadora y analítica sobre sí misma y sobre lo otro. Escribir, para ella, “es el 
acto de decir yo”(p. 53). Hay cierta identificación inequívoca entre quien es ella 
y el acto de escribir, pareciera decir que sin ello no es nadie o que nunca podría 
llenar de sentido, si no es en la escritura, aquel vacío absoluto que impone el 
pronombre personal. Esto permite entender la necesidad de Didion de sentarse a 
escribir algunos días después de vivir el trauma, pero no poder seguir debido a 
que hacerlo significaría comprenderlo y, en consecuencia, aceptarlo. Y en ese 
momento, para ella, todavía no había nada por comprender porque nada había 
sucedido; probablemente John cruzara la puerta de su departamento al siguiente 
día y necesitara sus cosas, su ropa, todo, en el mismo exacto lugar en el que las 
dejó. Estos planteamientos son los que, justamente, sustentan el pensamiento 
mágico que sufre Didion y que dan título a la obra. Meses más tarde, atravesando 
el proceso de duelo, se atreve a volver a escribir y no puede hacerlo sobre 
cualquier otra cosa: el impulso es escribir sobre la muerte de John. Y, además, 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
20	

 

 

debe hacerlo siguiendo las reglas de una crónica que impone la lógica de la 
cronología y de la reconstrucción de los hechos con la clara intención de lograr 
entenderlo todo. ¿Comprender la muerte alivia el dolor por la ausencia? Lo cierto 
es que la muerte, siguiendo los planteos de Giorgio Agamben, recién se sucede 
para Didion en el momento en que es capaz de narrarla, antes de eso: nada. En 
este caso, la muerte es aquel, en palabras de Agamben (2018), “evento que ya es 
siempre de palabra” (p. 26), que su acontecer es inescindible de su narración. 

Garayalde (2024) sostiene que esta datación en bruto, esta pose desligada 
del afecto en la narración de Didion, logra como efecto justamente lo contrario y, 
en ese sentido, paradojalmente, es la encargada de construir todo el mecanismo 
afectivo. Es decir, Didion en su intento de alejarse afectivamente del suceso logra 
acentuar el carácter sumamente central que este posee en su vida. Sin embargo, 
también pueden reconocerse momentos de la narración en los cuales Didion se 
deja llevar y se sale de la pose de distancia absoluta que le permite trazar y 
sostener el uso del discurso médico y de la crónica. Son estos momentos los que 
permiten observar qué vínculo afectivo establece con el muerto, con la presencia 
de la ausencia que irrumpe en su vida —y no con aquella persona que era John 
cuando vivía. Por ejemplo, cuando relata la primera noche que pasa en la casa de 
ambos luego de la muerte de él: 

Ahora me doy cuenta de que mi insistencia en pasar aquella primera noche 
sola era más complicada de lo que parecía, un instinto primitivo. Por supuesto 
que yo sabía que John había muerto. Por supuesto que yo ya le había 
comunicado la noticia definitiva a su hermano, y al mío, y al marido de 
Quintana. Lo sabía el New York Times y lo sabía el Los Angeles Times. Y sin 
embargo, yo no estaba preparada para aceptar que la noticia fuera definitiva: 
a cierto nivel seguía creyendo que lo sucedido todavía era reversible. Por eso 
necesitaba estar sola. (...) Necesitaba estar sola para que él pudiera volver. 
Aquel fue el principio de mi año de pensamiento mágico. (p. 30)  

O, más adelante, cuando un amigo la insta a donar la ropa de su marido, 
ella toma el coraje para hacerlo, pero al ver sus pantuflas decide dejarlas en el 
mismo lugar ya que posee la certeza mágica de que él regresará y las necesitará. 
O incluso cuando cuenta que no permitió la donación de órganos de John porque 
eso implicaría reducirlo a la nada. Didion construye muy bien aquellas escenas 
en las que frente a la desaparición física del objeto amado, quien lo sobrevive se 
queda perdido, extraviado, indefenso, desconocido para sí, a la intemperie. Por 
las grietas de un discurso aséptico se cuela “la magia del pensamiento”, que 
muchas veces la impulsa a escribir cosas como: “¿Cómo podía volver John si le 
sacaban los órganos, cómo iba a volver si no tenía zapatos?” (p. 37). La distancia 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
21	

 

 

autoimpuesta se borra a través del relato de aquellas fantasías, de aquellos 
pensamientos mágicos, que dan cuenta del nuevo vínculo que une a marido y 
mujer en la muerte. Estos toman la forma de gestos, de ideas, que plantean 
activamente la posibilidad de que el muerto, de algún modo, regrese. Y es 
justamente aquí, en el ingreso de la literatura, que el lenguaje empuja hacia lo 
más extremo sus límites y logra a pesar de, o mejor dicho, gracias a sus 
imposibilidades, narrar la experiencia de la muerte. 

A partir de “Duelo y melancolía”, el famoso texto paradigmático de Freud 
(1917/1989), se comprendió al duelo como un trabajo a realizar por parte del 
sujeto que sobrevive ante la muerte de un otro importante para sí. En ese sentido, 
a lo largo de este período laborioso —e inconsciente— el sujeto debería terminar 
por constatar y tener la certeza de que el objeto de amor ya no existe y que puede 
sustituirlo por otro. Una vez llevada a cabo esta última etapa, el trabajo de duelo 
concluiría. Sin embargo, siguiendo la lectura y la crítica realizada por Jean 
Allouch en Erótica del duelo en tiempos de la muerte seca (2011), el autor cuestiona 
lo sustituible del objeto bajo la premisa de que quien muere es irremplazable y 
esto permite repensar, entonces, el carácter que asume el objeto. Allouch 
recupera una idea de Jacques Lacan en relación con el duelo para reflexionar 
sobre esto: la noción de un objeto fundamentalmente, esencialmente, perdido. En 
ese mismo movimiento, Allouch se encarga de cuestionar, también, la prueba de 
realidad sostenida tan naturalmente por Freud como aquello que le permite al 
enlutado comprender que el objeto amado ya no existe más para posteriormente 
reemplazarlo. Lo hace a partir de la recuperación de lo que en Didion se entiende 
como “pensamiento mágico”, es decir, todos aquellos momentos en los que el 
sujeto tiene la certeza de estar viendo a quien murió, en un gesto, en un hábito, 
en una silueta o en un tono de voz. Es que, siguiendo al autor, efectivamente el 
objeto no se ha vuelto inexistente, sino que ha desaparecido y, por lo tanto, podría 
volver a aparecer en cualquier momento. De este modo, entonces, no sería posible 
probar la muerte de aquel que se ha perdido. Así, a partir de impugnar, de cierta 
manera, tanto la prueba de realidad como la noción de trabajo de duelo, Allouch 
construye una de las mayores críticas a la teoría de la sustitución en el duelo, 
orientada a destacar que el mismo es subjetivante precisamente porque no hay 
reemplazo y porque entonces hay una pura pérdida en el sujeto. De esta manera, 
el autor describe un estado de la cuestión de cierto modo incuestionable hasta ese 
momento en relación con el duelo para el psicoanálisis e invita a debatir, 
reflexionar y construir a partir de una relectura flexible de las categorías 
freudianas. Y, así, sostiene: 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
22	

 

 

Contra un fondo de insatisfacción del duelo entonces aceptada, varias 
experiencias sin embargo diferentes (...) convergían hacia otra versión que 
sitúa hoy el duelo esencialmente como un acto sacrificial gratuito, que 
consagra la pérdida al suplementarla con un pequeño trozo de sí. (p. 23)  

Allouch nombra al sacrificio gratuito del duelo como categoría para pensar 
cómo específicamente en este proceso el sujeto entrega siempre algo de sí junto 
con la ida del objeto: se trata de perder a alguien perdiendo un trozo de sí 
definitivamente. Y el autor define a ese “pequeño trozo de sí” como: 

el objeto propiamente dicho de ese sacrificio de duelo, ese pequeño trozo ni 
de ti ni de mí, de sí; y por consiguiente, de ti y de mí pero en tanto que tú y 
yo siguen siendo, en sí, indistintos. (p. 10)   

No se trata únicamente de a quién pierde el sujeto sino qué pierde con él. 
El muerto se lleva, o más bien se le entrega, aquello que el sujeto doliente creía 
ser para él. Y, de este modo, se trata de una pérdida sin compensación alguna, sin 
reemplazo, a secas; no hay sustitución posible.  

Por eso mismo, justamente, quien sobrevive muere y renace: quien era 
cuando el objeto de deseo estaba con vida ya no existe, ahora su nueva relación 
con el muerto lo cambia todo de manera radical y absoluta. Didion pareciera 
hablar de esto cuando escribe:  

Es la pena para la que el hombre ha nacido.  
No somos animales salvajes e idealizados. 
Somos seres mortales imperfectos, conscientes de esa mortalidad incluso 
cuando la apartamos a empujones, decepcionados por nuestra misma 
complejidad, tan incorporada que cuando lloramos a nuestros seres queridos 
también nos estamos llorando a nosotros mismos, para bien o para mal. A 
quienes éramos. A quienes ya no somos. Y a quienes no seremos 
definitivamente un día. (p. 150) 

Esta reflexión no surge simplemente de constatar la propia mortalidad 
cada vez que un ser querido y cercano fallece, sino que también encierra la certeza 
de saber para siempre perdida una parte propia, suya, con cada muerto que se 
va. Algo, que a pesar de ser una parte se siente como un todo, irrecuperable. El 
yo ya no establece una relación de identificación consigo mismo; habita la 
indeterminación absoluta en la que se afirma la finalización de dos vidas, y no 
solo de una.  
 La vida de John Dunne finaliza, la de Joan Didion tal y como era también. 
Él seguirá, de alguna manera, vivo a través de aquello que haya transmitido y 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
23	

 

 

dejado a sus seres queridos, propio de su carácter y personalidad. Ella, 
sobreviviente, es decir, quien se queda, sufrirá una doble pérdida: la del objeto 
amado y la del yo. En ese sentido, se comprende a la muerte como aquel 
acontecimiento trascendental al interior de una vida que adviene, atraviesa y 
modifica a su antojo. Giorgio Agamben en Pinocho: Las aventuras de un títere dos 
veces comentadas y tres veces ilustradas (2022), postula que “lo que sucede en 
una iniciación es que un elemento humano y terrestre —la vida de un ser 
humano— se convierte en vehículo de una vivencia sobrehumana o divina, en la 
cual participa de alguna manera” (p. 25). En ese sentido, la pregunta que cabría 
realizarse es: ¿cuándo se inicia, en verdad, una vida? Porque si bien Didion no da 
inicio a su vida como tal a partir de ese episodio, se sucede una suerte de reinicio 
en el que el punto de partida, el incipit, es la muerte de su marido. Ese hecho a 
primera vista completamente externo a ella, se configura, a la vez, como 
profundamente interno. La muerte y el duelo conducen a la indeterminación del 
yo, la reestructuración completa de la subjetividad y, por lo tanto, la iniciación 
de un camino de aprendizaje a través del cual constituir, progresivamente, una 
nueva identidad.  

Por eso mismo, más adelante, en El año del pensamiento mágico, la 
narradora se pregunta: “ ¿por qué yo seguía siendo tan incapaz de aceptar el 
hecho de que John hubiera muerto? ¿Acaso era porque yo no conseguía entender 
que le había pasado a él? ¿Acaso yo seguía interpretándolo como algo que me había 
pasado a mí?” (p. 62, el subrayado es nuestro). Es que, efectivamente, la muerte 
también le sucedió a ella. Es en ese sentido que puede ser recuperada la categoría 
de experiencia tal como la postula François Jullien (2017), como aquella que se 
relaciona con una dimensión interior y afectiva, que por lo tanto es acumulativa 
y que da cuenta, finalmente, de una capitalización de las experiencias que 
terminan por producir aprendizaje. Además, el autor sostiene que, a medida que 
se avanza en la vida, el objetivo de esta experiencia se va indeterminando y 
conlleva la necesaria pérdida de uno mismo. Se trata, en definitiva, de “ esa 
experiencia decantada, ya no probatoria, sino discretamente destilada y que se 
acumula en silencio, de un sujeto que atraviesa la vida —y hasta el punto de que 
pueda emprender una segunda vida” (p. 73). Las experiencias, el aprendizaje 
adquirido, en su inevitable avance hacia adelante, terminan por convertir en 
imprecisa y nula la búsqueda de un objetivo final. Es que esta experiencia se 
constituye a partir de las vivencias recolectadas a lo largo del camino —es decir 
que el énfasis se halla puesto en el durante y no en el final de la vida. Y ese mismo 
discurrir implica también, al mismo tiempo, la pérdida de uno mismo. Esto 
último, siguiendo a Jullien (2017), se erige como condición necesaria para acceder 



 
 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
24	

 

 

a una segunda vida dentro de la propia. Es decir que, según el autor, la 
acumulación de experiencia lleva, finalmente, en algún momento, a la disolución 
del yo y, en consecuencia, a la posibilidad de emprender una segunda vida, de 
reiniciar. 

De este modo, la narrativa de Didion postula que el punto de quiebre y el 
umbral de acceso a esa segunda vida se da con el acontecimiento central de la 
muerte de su marido que significa, también, la muerte de sí misma, pero, al 
mismo tiempo, el nacimiento de otro yo que se da, particularmente, en la 
escritura. Así, esa subjetividad todavía desconocida para sí inicia un camino de 
aprendizaje en el lenguaje que implica aprender a ser este nuevo yo junto a la 
presencia de la ausencia del otro. 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 Discursividades  
Nº5 (Diciembre 2025) / ISSN 2545-7365 

Recibido: 30/04/2025. Aceptado: 25/06/2025  
25	

 

Referencias bibliográficas 

Agamben, G. (2018). La aventura. 
Adriana Hidalgo Editora.  

Agamben, G. (2022). Pinocho. Las 
aventuras de un títere dos veces 
comentadas y tres veces ilustradas. 
Adriana Hidalgo Editora.  

Allouch, J. (2011). Erótica del duelo en 
tiempos de la muerte seca. El cuenco 
de plata. 

Didion, J. (2015). El año del 
pensamiento mágico. Penguin 
Random House.  

Didion, J. (2021). Por qué escribo. En 
Lo que quiero decir. Penguin Random 
House. 

Didion, J. (2012). Sobre tener un 
cuaderno de notas. En Los que sueñan 
el sueño dorado. Penguin Random 
House. 

Freud, S. (1917/1989). Duelo y 
melancolía. En Obras Completas. 
Tomo XIV. Amorrortu Ed. 

Garayalde, N. (2024). Las retóricas 
del duelo. En M. Catalin (Ed.), 2023. 
Veinte nuevas intervenciones sobre 
literatura y vida. Editorial Municipal 
de Rosario. 

Jullien, F. (2017). De la experiencia. 
En Una segunda vida. El cuenco de 
plata.  

  

 

 

 

  


